# كارخانه بهمثابة محل رخداد

چرا کارگران باید مرجع دیدگاه ما در سیاست باشند؟



نویسنده: آلن بدیو مترجم: م. ر.

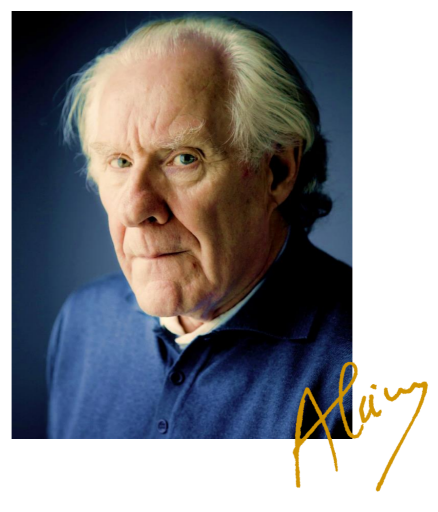


مطالعات اقتنصادى



در گَندُمزار زَنجَرِه ميخواند...

# Alain Badiou



# یادداشت مترجم<sup>۱</sup>

اوایل مِی ۱۹۲۸ است. آلن بدیو قصد دارد در دبیرستان شهر روئن، بخش دوم سخنرانی اش را در سمینار فلسفه و علم لویی آلتوسر در دانشگاه اکول نرمال سوپریور ارائه دهد. جمعیتی سیصد نفری در آن سمینار منتظر سخنرانی بدیو بودند، اما این سخنرانی هیچگاه ارائه نشد؛ دانشجویان به خیابانها ریختند، سنگها به یرواز درآمدند و بدیو نیز به تحصّن در اکول نرمال پیوست.

و سراسر زندگي آلن بديو چنين بوده است.

آلن بدیو، فیلسوف برجستهٔ فرانسوی، در ۱۵ ژانویه ۱۹۳۷ در رباطِ مراکش به دنیا آمد. مادرش استاد فلسفه و پدرش استاد ریاضیات و از سال ۱۹۴۴ تا ۱۹۵۸ شهردار سوسیالیست تولوز بود. در بحران جنگ جهانی دوم، زندگیاش تحت تأثیر وقایع تاریخی و اجتماعی قرار گرفت و این تجارب تلخ، او را به دنیای فلسفه و سیاست سوق داد. دوران تحصیل بدیو در دانشگاه سوربن، با مطالعهٔ آثار فلاسفهای چون هگل، دکارت، کانت و مارکس همراه بود. او با تأثیر از مارکسیسم، به تجزیه و تحلیل روابط قدرت و ایدئولوژی پرداخت و در سالهای ۱۹۵۰ و ۱۹۶۰ بود که به گروههای مائوئیستی جنبش دانشجویی می می ۱۹۵۰ پیوست. این جنبش، نه تنها به شکل گیری تفکر او کمک کرد، بلکه او را به فعالیتهای اجتماعی و سیاسی کشاند.

٥

<sup>ٔ</sup> در این یادداشت، بهوفور از نوشته های استوآرت جفری و سِرژان سوجتیچانین بهره بردهام.

آلن بدیو مطالعات فلسفه را در مدرسهٔ عالی نرمال سوپریور ( supé rieure) دنبال کرد، جایی که در سال ۱۹۹۹ ریاست دانشکدهٔ فلسفه را بر عهده گرفت. از سال ۱۹۲۹ (و تا سال ۱۹۹۹)، او در دانشگاه پاریس ۸ در دانشکدهٔ فلسفه، همراه با ژیل دلوز، میشل فوکو، و ژان-فرانسوا لیوتارد به تدریس مشغول بود. تدریس در آنجا، منجر به مناظرات فکری شدیدی با دلوز و لیوتار شد. هرچند آنها را خائن به کمونیسم می دانست. «این مردان، رقبای من و همسایگان من بودند، افرادی که به شدت از آنها متفاوت بودم و در عین حال به آنها احترام می گذاشتم».

او در کالج بین المللی فلسفه در پاریس تدریس کرد و همچنان سمینارهایی نیز برگزار می کند. از جوانی به فعالیت سیاسی مشغول بوده و در حمایت از آزادسازی الجزایر فعالیت داشته است. بخش قابل توجهی از زندگی و اثرات بدیو به وسیلهٔ جنبش مه ۱۹۲۸ در پاریس شکل گرفت. همانطور که در کتاب «معنای سارکوزی» می نویسد: «وظیفه ای که پیش روی ما قرار دارد، پس از تجربهٔ منفی دولتهای سوسیالیستی و درسهای مبهم انقلاب فرهنگی و مِی اعتبربهٔ منفی دولتهای سوسیالیستی و درسهای مبهم انقلاب فرهنگی و مِی این قدر تجربی است که تحقیق ما این قدر پیچیده، این قدر پراکنده و این قدر تجربی است - ایجاد فرضیهٔ کمونیستی در قالبی متفاوت از توالیِ قبلی است. فرضیهٔ کمونیستی همچنان فرضیهای صحیح باقی می ماند، همان طور که گفته ام، و من هیچ فرضیهٔ دیگری نمی بینم. اگر این فرضیه باید کنار گذاشته شود، پس ارزش انجام هیچگونه اقدام جمعی [دیگری] وجود ندارد. بدون چشم انداز کمونیسم، بدون این ایده، هیچ چیز در آیندهٔ تاریخی و سیاسی وجود

ندارد که برای فیلسوف جالب باشد. هر فرد می تواند به کارهای خصوصی خود بپردازد و ما دیگر به آن اشاره نخواهیم کرد» (ص ۱۵).

بدیو برخلاف دیگر فیلسوفان فرانسه، همچنان پس از گذشت سالها از چپ رادیکال بهویژه میراث برجای مانده از مائوئیسم دفاع میکند و برخلاف روند فلسفه که به شاخههایی خُرد تبدیل شده، به قسمی کلی گرایی در فلسفه اعتقاد دارد که آن را نشأت گرفته از چهار وجه یعنی عشق-علم-سیاست-هنر میداند. بدیو یکی از بزرگترین فیلسوفان قرن ماست.

یکی از مهم ترین آثار بدیو، «هستی و رخداد» (۱۹۸۸) است. به گفتهٔ تعمق (Meditation) آغازین کتابِ «هستی و رخداد»، فلسفه درون انتخاب غلط بین «هستی به مثابهٔ هستی»، «یگانگی» یا «چندگانگی» دفن شده است. مشابه با هگل در «پدیدارشناسی روح»، بدیو نیز در «هستی و رخداد» تلاش می کند تا بن بستهای دیرپای فلسفه را حل کرده و افقی نوین در اندیشه بگشاید. برای بدیو، تقابل واقعی میان «یک» و «چند» نیست، بلکه میان این دو و جایگاه سومیست که آنها کنار گذاشته اند: «یک» وجود ندارد. در واقع، این جفتِ نادرست با حذف جایگاه سوم، خود را به عنوان افق امکانِ جامع مطرح می کند. جزئیات این نظریه در شش تعمقِ نخستِ «هستی و رخداد» گسترش می یابد. پیامد اساسی این است که دسترسیِ مستقیم به هستی به عنوان کثرت ناب وجود ندارد، زیرا همه چیز درون یک موقعیت به صورت «تک» ظاهر می شود و همه چیز یک موقعیت است. پارادوکس ظاهری این نتیجه گیری، تأیید هم زمان بدیو بر «حقیقت» و «حقایق» است.

بدیو مانند پیشینیان آلمانی اش، هیچ (nothing) را فراتر از ارائه، به دو دسته تقسیم می کند: هیچ به عنوان عدم - وجود و هیچ به عنوان عدم عدم - وجود، که به آن نام «خلأ» می دهد، زیرا به عدم عدم - وجودی اشاره دارد که حتی پیش از نسبت دادن عدد وجود دارد. حقیقت در سطح هستی شناختی چیزی است که بدیو - که بار دیگر از ریاضیات الهام می گیرد - آن را «چندگانهٔ عام» می نامد. به طور خلاصه، این بنیاد هستی شناختی بدیو برای دنیای حقایقی است که او بعداً می سازد.

شاید بیش از این ادعا که هستی شناسی ممکن است، آموزهٔ بدیو در تأیید حقیقت و حقایق متمایز است. «حقیقت» نخست به طور دقیق، فلسفی است؛ در حالی که «حقایق» به شرایط تعلق دارند. رابطهٔ میان این دو را می توان از طریق تمایز ظریف بین دین و بی خدایی، یا به طور خاص تر، از طریق تمایز بین بی خدایی های باقی مانده و تقلیدی و اندیشهٔ پساتئولوژیکی، یعنی فلسفه، درک کرد. برای بدیو، فلسفه ذاتاً تهی است، به این معنا که دسترسی ویژهای به قلمرو حقیقتی فراتر از اندیشه ها و خلاقیتهای هنری، علمی، سیاسی و عاشقانه ندارد. بنابراین، فلسفه مشروط است؛ این مشروطیت به شرایط به عنوان رویه های حقیقی و هستی شناختی وابسته است. ساده ترین راه برای بیان پارادوکس ظاهری زمانی بین فلسفه و حقیقت و حقایق شرایط، از طریق اصطلاحات هگلی است: افکار، شرایط خاص هستند؛ دسته بندی ساخته شده از حقیقت جهانی است و حقایق شرایط، یعنی رویه های حقیقی، منحصر به فرد هستند. به عبارت دیگر، فلسفه گزاره های شرایط را می گیرد و آن ها را غیر مستقیم در برابر هستی شناسی فلسفه گزاره های شرایط را می گیرد و آن ها را غیر مستقیم در برابر هستی شناسی فلسفه گزاره های شرایط را می گیرد و آن ها را غیر مستقیم در برابر هستی شناسی

آزمایش می کند و سپس از آنها دسته بندی اش را می سازد و به عنوانِ معیار آنها عمل می کند: حقیقت. افکار شرایط، تا جایی که از طریق دسته بندی حقیقت عبور می کنند، می توانند به عنوان حقایق اعلام شوند. بنابراین، حقیقت به طور واقعی، از آن چه که به عنوان حقایق بوده است، و هستی شناسی ساخته می شود. بدیو با رابطهٔ حقیقت و حقایق، یک سیستم فلسفی می سازد که مناسب خلاصهٔ کانت از روشنگری است: اندیشه به هیچگونه اقتداری جز خودش، اطاعت نخواهد کرد، یکی نخواهد کرد (که با این گفته که به هیچگونه اقتداری اطاعت نخواهد کرد، یکی نست).

بنابراین، حقایق، شرایط رویههایی هستند که از یک شکاف در پیوستگیِ یک ارائه آغاز میشوند؛ ارائهای که خودش توسط بازنمایی تضمین شده است. این حقایق، افکاری هستند که از موضع فرض این که - از نظر هستی شناختی - «یک» وجود ندارد، ظاهرِ بی طرفی و طبیعی بودنِ یک موقعیتِ تثبیت شده را در می نوردند. به دیگر سخن، حقایق پدیده ها، رویه های پدیداری هستند که به اصول بنیادین هستی شناسی وفادار می مانند. از سوی دیگر، «حقیقت» - به عنوان مقوله ای فلسفی - بیان کلی جهانیِ این افکارِ یگانه است که بدیو آن ها را «رویه های عام» می نامد.

بدیو این فرایند که میان مواجهه با تهی به عنوان علت و ساخت یک پیوستگی که بر نفیِ واقعی بودن هستی بنیان نشده است، کشیده می شود را «سوژه» می نامد. خود سوژه شامل تعدادی عناصر یا لحظات است، یعنی مداخله، وفاداری و تحمیل. به طور خاص تر، این فرایند - با توجه به ماهیت حقیقت هستی شناختی -

شامل دنبالهای از تفریقها است که همیشه از هرگونه تصورات از «تک» کاسته می شوند. بنابراین، حقیقت فرایند تفریقی حقایق است.

آلن بدیو به حق یکی از چهرههای تأثیرگذار فلسفه معاصر است. البته در پشت این فیلسوفِ بهظاهر زمخت، تعهد به عنصری نهفته است که او آن را یکم، از چهار مرکز کشف حقیقت می داند: عشق. او در کتاب خود «در مدح عشق» نوشته است: «فقط یک بار در زندگی ام از عشق دست کشیده ام. و آن، نخستین عشق ام بود و به تدریج متوجه شدم که این تصمیم اشتباه بوده. سعی کردم آن عشق نخستین را بازیابی کنم، خیلی دیر، خیلی دیر - مرگ فرد محبوب در حال نزدیک شدن بود - اما با شدت و احساس ضرورت خاصی». «در روابطم درامها و اندوه و تردیدهای زیادی وجود داشته است؛ اما هرگز دوباره از عشق دست نكشيدهام. و واقعاً از اين حقيقت اطمينان دارم كه زناني را كه دوست داشتهام، همیشه دوست داشتهام». چرا که «در عشق نوعی آرامش وجود دارد که تقریباً بهشتی است». و «در حالی که میل به دیگری، همیشه بهنوعی به شیوهای فتیشیستی، بر اشیاء خاصی مانند سینه، باسن و آلت تناسلی متمرکز است)، اما بدیو معتقد است «عشق، بر خود-بودن دیگری متمرکز است، بر دیگری که کاملاً مسلح به وجودش، به زندگی ام هجوم می آورد و آن را به طرز غیرقابل باوری مختل کرده و دوباره شکل می دهد».

فهم بدیو از عشق، کاربرد خاص نظریهاش دربارهٔ سوژه و حقیقت است که در کتابهای بسیار دشواری که سرشار از ریاضیات و نظریهٔ مجموعه هستند، مانند «نظریهٔ سوژه»، «هستی و رخداد» و «منطقهای جهان»، مطرح شده است.

اما عشق را چه پیوندی با حقیقت است؟ به گفتهٔ بدیو، «شما حقیقت را در پاسختان به رخداد کشف میکنید. حقیقت، ساختاری پس از رخداد است. مثال عشق، واضح ترین است. این عشق با یک برخورد غیرقابل محاسبه آغاز می شود؛ اما بعد از آن متوجه می شوید که چه بوده است. همین طور در مورد علم: شما چیزی غیر منتظره را کشف می کنید - مثلاً کوه هایی که در ماه وجود دارند - و بعداً فعالیت های ریاضیاتی برای معنابخشی به آن را شروع می کنید. این یک فرایند حقیقت است، زیرا در آن تجربهٔ ذهنی، ارزشی جهانی نهفته است. این یک فرایند حقیقت است، زیرا از تجربهٔ ذهنی و تصادف، به ارزش جهانی می رسد».

درمورد سیاست نیز بدیو همین روند حقیقت را پِی میگیرد: «سیاست واقعی، درگیری برای حلِ شورمندانهٔ مشکلات درون جمع است. این فقط واگذاریِ مشکلات به متخصصان نیست. عشق مانند سیاست است، زیرا مسئلهای حرفهای نیست. در عشق هیچ حرفهای وجود ندارد و در سیاستِ واقعی نیز هیچ حرفهای وجود ندارد.»

مائوئیسم بدیو در اواخر دههٔ ۶۰ شکل گرفت. در سال ۱۹۶۹، او به اتحادیه کمونیستهای مارکسیست-لنینیست فرانسه (UCFml) پیوست. اتحادیهای که از انقلاب فرهنگی مائو الهام گرفته بود. بدیو همچنان به مائوئیسم وفادار مانده است. مجلهٔ Marianne او را «فسیل دهههای ۶۰ و ۷۰» نامیده است، اما خود بدیو از این میراثِ غنیِ فلسفی پشیمان نیست. او هنوز بر این باور است که انقلاب فرهنگی حقیقتاً الهام بخش بوده است: «انقلاب فرهنگی مهم بود زیرا

آخرین تلاش در تاریخ برای اصلاح کمونیسم به طرز انقلابی بود. به عبارتی، آنها به طور مستقیم به خودِ دولتِ کمونیستی حمله کردند تا کمونیسم را انقلابی کنند. انقلاب یک شکست بود، اما بسیاری از رخدادهای جالب، شکست هستند». بدیو در کتابِ مشهور خود، «فرضیهٔ کمونیسم»، درمورد اهمیت شکست نوشته است: «هر شکست، درسهایی به همراه دارد که در نهایت می تواند به جهانی مثبت در ساخت حقیقت تبدیل شود».

در یک گفت وگو، استوارت جِفری در واکنش به این استدلال بدیو که «فرانسه همیشه به سبب استثنائاتش وجود دارد»، پرسید: «و شما یکی از آن استثنائات هستید؟» بدیو پاسخ داد: «چرا که نه؟ قطعاً فلسفه، از سارتر تا دلوز و من، فرانسه را بهتر از آن چه در غیر این صورت می بود، کرده است».

به راستی که «شخصیتی همچون افلاطون یا هگل در میان ما گام بر می دارد».

# كارخانه بهمثابهٔ محل رخداد<sup>۲</sup>

#### چرا کارگران باید مرجع دیدگاه ما در سیاست باشند؟

فهم تحلیلی و عینی، ضرورتِ این ارجاع را از طریق انسجام پیوند اجتماعی، که خود از موقعیت استثمارشدگان استنباط می شود، تعیین می کند؛ اما این رویکرد، پیچیده تر از آن است که در ابتدا به نظر می رسد. یک تحلیل ظریف (برای مثال، تحلیل خود مارکس) به وضوح نشان می دهد که در ابتدا از سازوکار استثمار یعنی اخذ ارزش اضافی - تنها می توان رقابت کارگران در بازار نیروی کار را نتیجه گرفت و نه یک پیوند بلافصل قابل نمایش. حال، اگر این رقابت، ناپیوسته پایدار بود، برای کسانی که به سیاست، به شکل پیوند و انسجامهای اجتماعی یا «موضوعات عینی» می اندیشند، کارگران هم تراز با دهقانانی بودند که به واسطهٔ هم جواری متکثر و فردگرایشان، مارکس همان طور که می دانیم، آنها را ناتوان از ایجاد نیروی سیاسی مستقل می دانست. چه چیزی رقابت بین کارگران را ایجاد نیروی سیاسی مستقل می دانست. چه چیزی رقابت بین کارگران را حقیقت، دو باسخ به این پرسش وجود دارد. نخستین پاسخ (که به حقیقت، دو پاسخ به این پرسش وجود دارد. نخستین پاسخ (که به معنای حقیقت، دو باسخ به این پرسش وجود دارد. نخستین پاسخ (که به معنای بدون وجود خارجی، یا همان بدون مکان] بر می گیرد، که مستقیماً مقولهای بدون وجود خارجی، یا همان بدون مکان] بر می گیرد، که مستقیماً

-

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> منبع: آلن بدیو، «کارخانه بهمثابهٔ محل رخداد»، Le Perroquet شماره ۲۲-۹۳ (۱۹۸۸)، صفحات ۱ و ۶-۲، منتشر شده در مجلهٔ Prelom، ۲۰۰۶، ترجمه به انگلیسی توسط آلبرتو توسکانو.

تحتِ شمولِ هستیِ عامِ کارگران قرار دارد، زیرا [در آن] کارگرها چیزی جز یک انتزاعِ قابل فروش، یعنی نیروی کار، ندارند. پاسخ دوم (که بیشتر متعلق به انگلس است) استدلال اش بر اساس ویژگیهای کار صنعتی است: تمرکز توده های انسانی، انضباط نظامی و موارد مشابه. این بار، پیوند تحمیلی، سازمان کار، همان شیوه ایست که در آن «مُرده (ترتیب مکانیکی و مستبدانه)، زنده (کار کارگر) را می رباید» و به پیوندی تبدیل می کند که هم زمان آزاد و دقیق است: سندیکالیسم مطالباتی و سپس، حزب نماینده.

اگر پاسخ نخست، قدرتاش را از ویژگیهای انتزاعیِ بیگانگیِ کارگران میگیرد و بنابراین به منطق بزرگ ارائهٔ اجتماعی-تاریخیِ سرمایه داری بازمی گردد، پاسخ دوم به جای آن، توصیفی تجربی از یک محل مشخص درون این وضع است، یعنی کارخانه. به این ترتیب، مارکسیسم یک بازنماییِ جهانی از مثبتگراییِ سیاسیِ کارگران - این که چون هیچاند، قادر به سازمان دهیِ همه چیز هستند - را با یک رویکرد «محل»مند [یا همان مکان مند] ترکیب می کند - این که چون است، یک رویکرد «محل»ند [یا همان مکان مند] ترکیب می کند - این که چون وجود دارد، امکان وحدت کارگران در سیاست پدید می آید. بنابراین، در قلب نسخهٔ عینی گرایانهٔ ضرورتِ ارجاع به کارگران، با دو اصطلاح روبه رو می شویم: خلاً و محل، که همان طور که خواهیم دید، تنها زمانی معنای کامل خود را می یابند که به سوی دیدگاهی ذهنی در سیاست حرکت کنیم.

یک تز: با راهنمایی از این دو کشف مارکسیسم کلاسیک، یعنی خلأ و کارخانه، من تز زیر را پیشنهاد میکنم: در ارائهٔ تاریخی مدرن، کارخانه رخداد

به تمام معناست؛ الگوی چندگانگی در مرز خلاً. پیش از آن که این تز را توضیح دهم، اجازه دهید چند نکته دربارهٔ وضعیت آن بیان کنم.

۱. این تز از یک نظر عینی است، زیرا کارخانه را نه بهمثابهٔ محل ممتاز یک فعالیت سیاسیِ ذهنی، بلکه بهمثابهٔ محل (site) تعریف میکند، یعنی بهمثابهٔ شکلی خاص از چندگانگی در وضعیت.

۲. این تز بر معنای کلیِ ارجاع به کارگر، تأثیر میگذارد (سیاست نمی تواند خود
را از کارخانه ها جدا کند) و بدین ترتیب از عبور از تشکیل یک سوژهٔ جهانی
(طبقه) اجتناب می کند.

۳. این تز، کارگران را مستقیماً به سیاست پیوند نمی زند. در واقع، گفتنِ این که کارخانه یک محل رخداد است، به هیچ وجه الزام نمی کند که لزوماً یا به طور قابل پیش بینی، در کارخانه رخدادهایی وجود داشته باشد. تنها می گوید که امکان آن وجود دارد و حتی مهمتر از آن، یک رخداد به خودی خود سیاسی نیست: تنها از طریق واکنش متقابل یک مداخلهٔ مشروط است که سیاسی شناخته می شود.

۴. بنابراین، این تز بیان می کند که: کارخانه و کارگران، در دل موقعیتهای ما، امکانی را فراهم می کنند که بر اساس آن سیاست می تواند زاده شود.

۵. شکل حداکثریِ این تز در واقع معکوسِ آن است: سیاست، تنها به میزان توانایی اش در مداخله در رخدادهای - هرچند نامطمئن ولی ممکن - وابسته است؛ و کارخانه محل وقوع آنهاست.

۹. این تز به هیچ وجه نمی گوید که کارگران «سیاسی» هستند. بلکه می گوید کارگران برای سیاست اجتناب ناپذیرند. یک محل در یک وضعیت، یک چندگانه «در مرز خلاً» است. به این معنا که، اگرچه به عنوان یک واحد، در آن وضعیت شناخته و شمارش می شود، هیچیک از اجزای آن به طور جداگانه مطرح نمی شوند. بنابراین، این چندگانه کاملاً منحصر به فرد است، زیرا نمی توان آن را به مثابهٔ یک به مثابهٔ بخشی از کل در نظر گرفت و به همین دلیل، دولت آن را به مثابهٔ یک واحد به حساب نمی آورد.

جملهٔ پارادوکسیکالی که من از آن دفاع می کنم، در نهایت این است که کارخانه، در معنای محلی-برای-کارگران، بی شک به ارائهٔ اجتماعی-تاریخی تعلق دارد (که در آن بهعنوان یک واحد شمرده می شود)؛ اما کارگران به این دلیل که به کارخانه تعلق دارند، به آن تعلق ندارند. به طوری که کارخانه - به عنوان محلی-برای-کارگران - در جامعه گنجانده نمی شود و کارگران (یک کارخانه) به عنوان «عضو» مرتبط، که برای شمارش دولت در دسترس باشد، شکل نمی گیرند.

## زوائد: کُمیانی (شرکت) و اتحادیهگرایی، در مقابل کارخانهها و کارگران

این واقعیت - که در ادامه استدلال میکنم - امروز به دلایل عمدهای پوشیده شده است. نخست اینکه گرچه کارخانه توسط دولت بهشمار نمی آید، اما یکپارچگی اش، یعنی مجموع کارگران که تنها عنصرِ آن کارخانه هستند، به خوبی به حساب می آیند. برای اشاره به این واحدِ کارگری که کارخانه آن را

نمایندگی می کند، نام ویژهای وجود دارد که همان «کُمیانی» است. با این حال، در دیدگاه ما، این اصطلاح به پنهان کردن خاصیت آن، زیر یکسری زوائد مى انجامد. به اين دليل كه اگر كارخانه، بازنمايي مؤثري باشد، هرچند كارگران آن به طور خاص [در آن] نمایان نباشند، «کُمپانی» چنین نیست: کُمپانی یک بازنمایی خالص است، اصطلاحی از سوی دولت. در این زوائد، کارگرانی که هنوز در حاشیه وجود دارند، بهطور کامل نایدید شدهاند. زیرا کُمیانی تنها یک عنصر دارد که همان کارخانه است و این یکیارچگی وقتی حاصل می شود که در تحلیل نهایی، نامگذاری دولت از این یکیارچگی بهصورت صریح «هیئت مدیره» شکل می گیرد. «هیئت مدیره» کمتر یک شخص است و بیشتر چیزی است که دولت، که کارگران بهشمارآمده توسط این یکچندگانه یعنی کارخانه را به عنوان یک جزء معرفی نمی کند، نایدید شدن آنها را در شکل یک واحد بازنمایی میکند. دومین پوشش مدرن آنچه کارخانه از کارگران غیرقابل عرضه، ارائه می کند، اتحادیه گرایی است. اتحادیه گرایی به طور خاص خود را به عنوان یک نمایندگی کارگری در محل کار معرفی میکند. از طریق اتحادیهگرایی، واقعیتِ غیرقابل ارائه بودن کارگران پنهان میشود، زیرا اتحادیه گرایی داستان یک پیوند را به مجموع کارگری کارخانه مرتبط می کند.

برای دولت و در نمایندگی جمعیای که ایجاد میکند، کارگران که بهمثابهٔ مجموعه هستند، در کارخانه بهعنوان یک واحد در نظر گرفته میشوند، زیرا اتحادیه ها آن ها را نمایندگی میکنند؛ اما این نکته را فراموش میکنیم که نمایندگی لزوماً به معنای مطرحشدن نیست، چرا که ممکن است برخی بخشها

عناصر واقعی محسوب نشوند و شمول چیزی فراتر از ظاهر باشد. پیوند اتحادیه بی شک به یک جزء مرتبط است، یعنی مطالبات دستمزدی که نمایندگان اتحادیه به نمایندگی از آنها و تحت تضمین ساختار فرادولتی به عهده دارند. با این حال، هیچ دلیلی وجود ندارد که این جزء، یعنی مجموعهٔ مطالبات (که به عنوان «مطالبات مشروع» شناخته می شود) به عنوان نمایشی از وضعیت واقعی کارگران در کارخانه در نظر گرفته شود. حتی اگر تمام کارگران عضو اتحادیه باشند، نمی توان نتیجه گرفت که به واسطهٔ این نمایندگی، آنها به عنوان کارگر و در حقیقت تعلقشان به کارخانه در نظر گرفته می شوند. بین موضوع نمایشی آزادی حقیقت تعلقشان به کارخانه در نظر گرفته می شوند. بین موضوع نمایشی آزادی شکاف وجود دارد - تشکاف جدایی از دولت - شکافی که هر گونه شورش کارگری به سرعت آن را شکاف جدایی از دولت - شکافی که هر گونه شورش کارگری به سرعت آن را پدید می آورد که حتماً بین کارگران و ساختارهای اتحادیه شکل می گیرد.

در واقع، اتحادیهگرایی به عنوان یک عنصر خاص از دستگاه دولت پارلمانی، یعنی آنچه که در نمای تاریخیِ «غربی» شمارش می شود، یک افزونه است. پیوند آن با کارخانه به صورت یک نمایندگی مصنوعی ست که به نمایندگی از سوی سرپرست شرکت، به آن اضافه می شود. ویژگی کاملاً منحصر به فردِ تعلق کارگران به کارخانه از طریق پوشش قانونیِ یک افزونهٔ نمایندگی، ناپدید می شود. اکثر «سیاستمدارانی» که به کارگران ارجاع می دهند، بر این باورند که کارخانه از طریق نمایندگی اتحادیه ها برای سیاست آماده است. در مقابل، مرتجعین کلاسیک بر این عقیده اند که نباید اتحادیه ها «سیاسی» شوند؛ اما این بحث به

محض این که نشان داده شود اتحادیه گرایی نمی تواند به عنوان نمایندهٔ سیاسی کارگر عمل کند، چرا که تحت تأثیر دولت است و به شمارش بخشها مربوط است، بی معنی می شود. بنابراین، اتحادیه گرایی باعث ناپدید شدن کارخانه به عنوان محل رخداد می شود، یعنی ناپدید شدن کارگران به عنوان ویژگی این مجموعهٔ کارگری. نه در نسخه ای از اتحادیه گرایی که به عنوان «آموزش سیاسی» در نظر گرفته می شود و نه در نسخه ای که به عنوان ابزار صرف مذاکرهٔ بر سر دستمزد مطرح می شود، نشانه ای از ارجاع سیاسی به کارخانه وجود ندارد.

این اختلاف کاملاً به دولت مربوط می شود؛ گروهی می خواهند کارکنانِ خود را درون آن مستقر کنند (این که این کارکنان می تواند شامل کارگران باشد، تأثیری ندارد)، در حالی که گروه دیگر می خواهد انحصار نمایندگیِ سرپرست کمپانی را حفظ کند. قاعدهٔ پارلمانی به این می ماند که گلابی ای را دو نیم کنیم؛ اما از آنجا که در هر صورت دولت به هیچ وجه یک واقعیت سیاسی نیست - حتی اگر نقش مهمی در عرصهٔ سیاست ایفا کند - این درگیری هرگز کارگران را در ارتباطشان با سیاست درگیر نخواهد کرد. بنابراین، تک عنصر شامل شده در کمپانی، مانند چندگانگی شامل شده در اتحادیه ها، بر اساس نمایندگی، معمای بازنمودنِ کارگران را پنهان می کند.

### هستى شناسى محل

حال بياييد دوباره به خود محل بپردازيم.

۱. در کارخانه، کارگران بهمثابهٔ سوژه ها در نظر گرفته نمی شوند، بلکه بهمثابهٔ نیرو به حساب می آیند. در نتیجه، آن ها بهمثابهٔ چنین چیزی مطرح نمی شوند، بلکه فقط بر اساس ارتباط انتزاعی شان با مجموعهٔ تولیدی با آن ها برخورد می شود. نیروی کار، قابل به حساب آمدن نیست؛ بلکه بخشی خاص از «یک» کارخانه است. این امر بیانِ چندگانگی کارگران را به نفع کارخانه بهعنوان یک واحد تولیدی کم می کند. بنابراین، تنها معیاری که نیروی کار را به طور کلی واجد صلاحیت می کند، که همان بهرهوری است، به طور کامل عاملی خارجی نسبت به چندگانگی کارگران تلقی می شود، زیرا تنها آن ها را - در مرز خلا - در بیان اصطلاح کارخانه، به عنوان یک واحد غیرقابل تفکیک در بازگویی، مشخص می کند.

۲. هر کارگر، قابل جایگزینی یا حذف است و این در صورتی نیست که او به طور واقعی خودش را مطرح کند. اخراج، یک عملیات مشخص در کارخانه، حتی زمانی که انجام نمی شود، فقدان بازنمایی کارگر را از منظر واحد کارخانه مشخص می کند. مرد چهل سالهای که عمر و سلامتاش را در خط مونتاژ هدر داده، به راحتی کنار گذاشته می شود بدون این که هیچ خواستهٔ دیگری جز نیاز به مدر نیزاسیونِ تولیدی داشته باشد. این چگونه ممکن است؟ آشکارا به این دلیل که از دیدگاه وضعیتی که کارخانه را به گونهای که هست بیان می کند، این کارگر وجود ندارد. به ویژه، مدر نیزاسیون، پدیدهای که به طور کلی وجود بازنمایی شده کارخانه را تحت تأثیر قرار می دهد، هیچ ارتباطی با او ندارد. آن چه دوباره بازنمایی می شود، در بهترین حالت، فردیّت کارگر است - خود او به عنوان یک بازنمایی می شود، در بهترین حالت، فردیّت کارگر است - خود او به عنوان یک

یگانگی، یعنی عدم ملاحظهٔ چندگانگیای که او هست (زندگیاش، خانوادهاش، کشورش و غیره).

این مجموعهٔ انتزاعی (این زائدگی) که نمایش داده نشده ولی مطرح نمی شود، وارد آمار می شود: تعداد معینی از اخراجها ضروری هستند. آنچه در این جا شمارش می شود، بازگویی کارگر چندگانه نیست، بلکه مجموعهای از یگانگیهای بدون تمایز است.

۳. هرکسی که در جامعهٔ مدنی قرار دارد، مطرح می شود، زیرا خود مطرح شدن، اجتماعی بودن را تعریف می کند؛ اما کارخانه دقیقاً از جامعه جدا شده است، با دیوارها، نگهبانان، سلسله مراتب، برنامه های کاری و ترکیبات ماشینی. دلیلش این است که هنجار کارخانه، یعنی بهرهوری، کاملاً متفاوت از خواستهٔ اجتماعیِ عموم است. شباهت میان نظم کارخانه و نظمِ نظامی، مدتهاست که مورد توجه قرار گرفته. دلیل اساسیِ این شباهت آن است که در هر دو حالت، به شمار آمدن، با شمارش یگانگی های قابل جایگزین حذف می شود. یک سرباز همیشه ناشناخته است، چون او برای مردن به خدمت در آمده. به همین ترتیب، ورود به کارخانه به معنای ورود به یک وضعیت بی ارائگی است. از نقطه نظر کارخانه، یک کارگر نیز همیشه ناشناخته است.

۴. خود ایدهٔ ظرفیت سیاسی کارگران، با ذات کارخانه در تضاد است. کارخانه ذاتاً محلی غیرسیاسی است، چه کارگرانش سیاسی شده باشند یا نه. آن هم به این علت که سیاست در تضاد کامل و مطلق با نظام بهرهوری است. سیاست در مقابل کار صنعتی قرار دارد، دقیقاً به این دلیل که خود نوعی کار است، یک

آفرینش ظریف که نیازمند وقفه در امر دیگر است. سیاست، امر بهشمارآوردن است و نمی تواند با امر غیرقابل شمارش قانع شود، مگر به این میزان که ارائهٔ این امر غیرقابل شمارش خلأ را بهمثالبهٔ هستی موقعیت نشان دهد؛ اما در این نقطه، چیزی که لازم است، ظرفیت وقفه آفرین رخداد است.

#### رخداد كارخانه

بیایید به صراحت بگوییم: اگر در جوامع ما برای نمونه، کارخانه به مثابهٔ محل رخداد در نظر گرفته می شود، به این دلیل است که رخداد در درون آن، به معنای دقیق کلمه، بدون فروپاشی خودِ محل به عنوان یک واحد، غیرممکن است. رخدادِ کارخانه، چون چیزی را به وجود می آورد که نبودِ آن، یکپارچگیِ کارخانه را حفظ می کند؛ یعنی کارگران. کارخانه همین مکان استثنایی ست که بار تکینگی در آن به حدی ست که حتی با به شمار آوردنِ جزئی از آن، شمارش دچار ویرانی می شود؛ در طغیانی از خلا که شمارشِ آن را باطل کرده و در عین حال، بی ثباتی اش را متمرکز.

رخداد کارخانه، بهطور خاص، نوعی چندگانگیِ فراتر از خود است که بهمثابهٔ ویژگیِ یک واحد محاسبه ناپذیر از این چندگانگی های ناشناخته که پیش از آن تنها به عنوان یکپارچگی های بی تفاوت ظاهر شده بودند، یعنی کارگران، تشکیل می شود. این واقعیت که سیاست مدرن نمی تواند از ارجاع به کارگر اجتناب کند، نه بر اساس طبقهٔ کارگر بهمثابهٔ یک اصطلاح ساختاری، و نه حتی بر اساس

جنبش کارگری به مثابهٔ یک اصطلاح تاریخی، بلکه به سادگی به این دلیل است که کارخانه، محل رخداد است و نادیده گرفتنِ آن، به این معنی است که هر سیاستی به یک منطقه از عدم بازنماییِ کامل اجازه می دهد که همچنان باقی بماند و بنابراین نظام کلی دولت را در اصطلاحات خود بازتولید می کند.

تنها محلی که می تواند یک انسجام خارج از سلطهٔ تضمین دولت را ایجاد کند، چندگانگی های تکین یا کاملاً تکین هستند و بنابراین «محل» هستند؛ زیرا تنها در آنجا است که اصطلاح ارائه شده، بدون این که در موقعیت گنجانده شود، تحت تأثیر شمارش اضافی دولت قرار نمی گیرد. علاوه بر این، ظرفیت مداخلهٔ سیاست می تواند تنها تا جایی که رخداد به عنوان یک ویژگی از تکینگی، به عنوان نشانه ای غیرقانونی و فوق العاده، چندگانگی اصطلاحات محل خود را مستقر می کند، آن را تفسیر کند و بر مرز خلاً بایستد.

بنابراین، امکان ندارد که سیاست بتواند به ویژگی کاهش یافتهٔ موقعیتهای مدرن هدفگذاری کند و در عین حال این محلهای رخداد بزرگ، یعنی کارخانهها را از میدان خود حذف کند. محلِ کارخانه بههیچوجه منشاء سیاست نیست، اما قطعاً میدان آزمایش آن است و رخدادهای کارخانه، بهعنوان آنچه که کارگران را در عدم بازنماییِ خود تأیید میکند، لزوماً واسطههای انسجام سیاسی معاصر هستند.

اکنون، معتقدم که این همان چیزی است که مارکس اولین بار آن را زمانی درک کرد که کارخانهها در واقع بهندرت در بازنماییِ کلیِ تاریخ، شمارش میشدند. ساختارهای تحلیلی گستردهٔ «سرمایه» پایههای بازگشتی چیزی هستند که برای

او یک شواهد پیشینی بود: این که سیاست مدرن نمی توانست حتی به عنوان یک فرضیه مطرح شود، مگر با پیشنهاد یک تفسیر درون ذهنی از این هیستری های شگفت انگیز اجتماعی که در آن کارگران، خلأ پنهانِ وضعیت سرمایه داری را با نامگذاری عدم بازنمایی خود معرفی می کردند.

به طور خلاصه، مارکسیسم مشترکاً فرضیه ای از یک سیاست غیرسلطه گر - سیاستی که از شمارش دولت جدا شده است - و تعیین مهم ترین محلهای رخداد مدرنیته است، آنهایی که تکینگی شان حداکثری است، که همان محلهای کارگری هستند. از این ژست دوگانه نتیجه می شود که مداخله و آزمایش سازمانیافتهٔ این فرضیه باید بی وقفه خود را برای در نظر گرفتن این سایتها آماده کند و این که ارجاع به کارگر یکی از ویژگی های سیاست است و بدون آن، فرد قبلاً از جدا شدن از شمارشِ دولت صرف نظر کرده است. به همین دلیل است که همچنان مشروع است که خود را مارکسیست بنامیم، اگر بر این باور باشیم که سیاست امکان پذیر است.



ما را در تلگرام دنبال كنيد @zanjarehh

